EDITION POPULAIRE ANARCHISTE

L'ART D'AVOIR
TOUJOURS
RAISON

Arthur Schopenhauer







L’ART D’AVOIR
TOUJOURS RAISON






Avant-propos : logique et dialectique

L.

Logique et dialectique étaient considérées par
les Anciens comme étant synonymes, bien
que AoyileoYor « réfléchir », « considérer »,
«calculer » et OdwAeyeodol « converser »
soient deux concepts trés différents. Le terme
dialectique (droAekTIK, SLOAEKTKN
TPOYLOTELY, OIIAEKTIKOG ovp) aurait été, se-
lon Diogéne Laérce, d’abord utilis¢ par Pla-
ton, et dans Pheédre, Le Sophiste, La Répu-
blique livre VII nous pouvons voir que par
dialectique, il entend I’emploi régulier de la
raison ainsi que le développement des compé-
tences dans sa pratique. Aristote utilise éga-
lement le terme ta dwwiektiko dans le méme
sens, mais selon Lorenzo Valla, il aurait éga-
lement ¢été¢ le premier a utiliser le terme
Aoy avec la méme définition : nous trou-
vons ainsi dans son ceuvre |’expression
Aoyucag dvuoyepetag, c.-a-d. argutias, TpoTAGLY
AOywknyv, amoplav  Aoywiknyv. —  Ainsi
dwahektikn serait plus ancien que Aoyikn. Ci-
céron et Quintilien utilisérent les mémes
termes avec la méme signification générale.
Ainsi selon Cicéron dans Lucullus : Dialecti-
cam inventam esse, veri et falsi quasi discep-
tatricem, dans Topica, chap. 2 : Stoici enim
judicandi vias diligenter persecuti sunt, ea
scientia, quam Dialecticen appellant. Selon
Quintilien : itaque hac pars dialecticae, sive
illam disputatricem dicere malimus et ce der-
nier terme semble donc étre 1’équivalent latin
pour dialectique (selon Pierre de La Rameée,
Dialectique, Audomari Talai prelectionibus
illustrata, 1569). L’utilisation des termes lo-
gique et dialectique comme synonymes per-
dura du Moyen Age jusqu’a nos jours. Ce-
pendant, plus récemment, le terme dialectique
a souvent été utilisé avec une connotation né-
gative, notamment par Kant, dans le sens de
«l’art de la discussion sophistique » et le
terme logique a donc été préféré pour sa con-
notation plus innocente. Pourtant ces deux
termes avaient exactement la méme significa-
tion, et ces derniéres années, ils ont été a nou-
veau considérés comme synonymes.

IL
Il est dommage que les anciens termes dialec-
tique et logique aient été utilisés comme sy-
nonymes et j’ai du mal a librement faire une

5

distinction entre leurs significations. Autre-
ment, j’aurais aimé pouvoir définir la logique
(dérivant de oylecdar « réfléchir », « consi-
dérer », dérivant lui-méme de Aoyog : « mot »
et «raison» lesquels sont inséparables)
comme étant « la science des lois de la pen-
sée, autrement dit, la méthode de la raison »
et la dialectique (dérivant de oaieyecdoun :
« converser » car toute conversation commu-
nique des faits ou des opinions, c.-a-d. est his-
torique ou délibérative) comme étant « I’art
de la controverse » (dans le sens moderne du
terme). — Il est donc évident que la logique
traite des a priori, séparables en définitions
empiriques, c.-a-d. les lois de la pensée, les
processus de la raison (le Aoyoc), et en lois,
c.-a-d. celles que suit la raison quand elle est
laissée a elle-méme et non entravée comme
dans le cas des pensées solitaires d’un étre ra-
tionnel qui n’est pas induit en erreur. La dia-
lectique de son coté traite des rapports entre
deux étres rationnels dont les pensées
s’accordent, mais qui des qu’elles cessent de
s’accorder comme deux horloges marquant la
méme heure, créent une controverse, c.-a-d.
un combat intellectuel. En tant qu’étres pure-
ment rationnels, les individus devraient pou-
voir s’accorder. Le désaccord survient de la
différence essentielle a leur individualité, c.-
a-d. de I’élément empirique. La logique,
science de la pensée, c.-a-d. science des pro-
cédés de la raison pure, devrait a priori étre
capable de pouvoir s’établir. La dialectique,
en général, ne peut étre construite qu’a poste-
riori, a partir de la connaissance empirique
des différences entre deux individualités ra-
tionnelles que doit souffrir la réflexion pure,
et des moyens qu’utilisent ces individualités
I’une contre 1’autre pour montrer que leur
pensée individuelle est pure et objective.
C’est parce que c’est la dans la nature hu-
maine que lorsque A et B sont engagés dans
une réflexion commune, dwAeyesdal, c.-a-d.
communication des opinions (par opposition
aux discussions factuelles), si A s’apergoit
que les pensées de B sur le méme sujet ne
sont pas les mémes, initialement, il ne reverra
pas sa propre pensée pour vérifier s’il n’a pas
fait une erreur de raisonnement, mais considé-
rera que l’erreur vient de B, c.-a-d. que
I’homme est par nature sir de soi et c’est de
cette caractéristique que découle cette disci-
pline qu’il me plait d’appeler dialectique.



6

Mais pour éviter toute confusion je
I’appellerai  « dialectique  éristique », la
science des procédés par lesquels les hommes
manifestent cette confiance en leurs opinions.

La dialectique éristique
La dialectique éristique’ est Iart de la con-
troverse, celle que 1’on utilise pour avoir rai-
son, ¢’est-a-dire per fas et nefas’. On peut en
toute objectivité avoir raison, et pourtant aux
yeux des spectateurs, et parfois pour soi-
méme, avoir tort. En effet, si un adversaire ré-
fute une preuve, et par la donne 1’impression
de réfuter une assertion, il peut pourtant exis-
ter d’autres preuves. Les roles ont donc été
inversés : 1’adversaire a raison alors qu’il a
objectivement tort. Ainsi, la véracité objective
d’une phrase et sa validité pour le débatteur et

! Les Anciens utilisaient les termes logique et dialec-
tique comme synonymes, ce qui est d’ailleurs toujours
le cas avec le sens moderne de ces mots.
2 Eristique n’est qu’un terme plus dur signifiant la
méme chose. Aristote (selon Diogéne Laérce, V. 28)
aurait placé sur un pied d’égalité rhétorique et dialec-
tique, visant a convaincre, To mdovov, tandis
qu’analytique et philosophie visent a chercher la vérité.
AwkexTikn O€ €0TL TEKVN AOY®V, di NG avackevalopey
TL N KoTookeLolopey, € EpOTI CEMG KO OTOKPLOEMG
T@v Tpoodlareyopevav, Diogéne Laérce, Vita Plato-
nis, 111, 48. Aristote fait la différence entre :
la logique ou analytique, la théorie ou méthode
menant aux véritables conclusions, 1’apodic-
tique ;
la dialectique, ou la méthode menant aux con-
clusions passant pour véritables — evdo&a, pro-
babilia (Topica, I, 1 et 12) — autrement dit les
conclusions qui ne passent pas pour fausses et
qui ne passent pas pour vraies (en elles-
mémes). Qu’est-ce sinon 1’art d’avoir raison,
que I’on ait raison ou pas ? C’est-a-dire 1’art
d’attendre I’apparence de la vérité, comme je
le disais plus haut. Aristote divise toutes les
conclusions entre logique et dialectique de la
maniére que je viens de décrire, puis en éris-
tique ;
I’éristique, la méthode par laquelle la forme de
la conclusion est correcte mais dont les
phrases, le sujet, ne sont pas vraies mais pa-
raissent vraies, et enfin :
la sophistique, la méthode ou la forme de la
conclusion est fausse alors qu’elle parait cor-
recte.
Ces trois derniers appartiennent a I’art de la dialectique
éristique car elles n’ont pas pour objectif de parvenir a
la vérité mais seulement de se parer de son apparence,
c’est-a-dire d’avoir raison. Les conclusions sophis-
tiques d’Aristote, dernier livre de sa dialectique, fut
édité ultérieurement.

I’auditeur sont deux choses différentes (c’est
sur ce dernier que repose la dialectique).

D’ou vient ce comportement? De la base
méme de la nature humaine. Sans celle-ci,
I’homme serait foncierement honorable et ne
débattrait sans autre but que la recherche de la
vérité, et nous serions indifférents, ou du
moins n’accorderions qu’une importance se-
condaire quant au fait que cette vérité¢ des-
serve les opinions par lesquelles nous avions
commencé a discourir ou serve 1’opinion de
I’adversaire. Cependant, c’est ce dernier point
qui nous est primordial. La vanité innée, par-
ticuli¢rement sensible a la puissance de
I’intellect, ne souffre pas que notre position
soit fausse et celle de 1’adversaire correcte.
Pour s’extraire de ce comportement, il suffit
de formuler un jugement correct : cela revient
a dire qu’il faut réfléchir avant de parler. Mais
la vanité innée est souvent accompagnée par
la loquacité et une mauvaise foi innée. Ils par-
lent avant de réfléchir, et méme lorsqu’ils se
rendent compte plus tard que leur position est
fausse, ils essaieront de faire en sorte de pa-
raitre que ce n’est pas le cas. L’intérét dans la
vérité qu’on aurait pu croire leur seul motif
lorsqu’ils déclareérent leur proposition vraie,
doit céder le pas a I’intérét de la vanité : la vé-
rité est fausse et ce qui est faux parait vrai.

I1 est pourtant quelque chose qui peut étre dit
sur cette mauvaise foi, sur ce fait de persister
a soutenir une theése qui parait fausse, méme
pour nous-mémes : nous sommes souvent ini-
tialement convaincus de la validité de notre
propos, mais les arguments de notre adver-
saire semblent les réfuter. Si nous abandon-
nons immédiatement notre position, nous
pourrions nous rendre compte par la suite que
finalement nous avions raison et que c’était la
preuve adversaire qui était fausse. L argument
qui nous aurait sauvé ne nous est pas venu sur
le moment. C’est donc de 1a que découle cette
maxime que d’attaquer un contre argument
quand bien méme celui-ci nous parait criant
de vérité, en espérant que celle-ci n’est que
superficielle et qu’au cours du débat un autre
argument nous viendra qui pourra endomma-
ger la thése adverse ou confirmer la validité
de la notre: nous sommes ainsi comme
presque forcés a étre de mauvaise foi, ou du
moins fortement enclins a 1’étre. La faiblesse
de I’intellect et la perversion de la volonté se
soutiennent mutuellement. De 13, ces joutes



n’ont pas pour objectif la vérité mais une
these, comme s’il s’agissait d’une bataille pro
aris et focis poursuivie per fas et nefas.
Comme expliqué plus haut, il ne peut en étre
autrement.

Ainsi, de maniére générale, chacun persistera
a défendre ses propres positions, méme si sur
le moment il la considére lui-méme comme
fausse ou douteuse.’-Tout le monde est armé
jusqu’a un certain point contre ce genre de
procédé par sa propre astuce et son manque
de scrupules : chacun apprend dans la vie de
tous les jours cette dialectique naturelle de
méme que chacun possede sa logique natu-
relle. Cependant, celle-ci n’est pas fiable sur
le long terme. Il n’est pas aisé pour quelqu’un
de réfléchir a I’encontre des lois de la lo-
gique : si les faux jugements sont fréquents,
les fausses conclusions sont rares. Ainsi, les
hommes sont rarement exempts de logique
naturelle, mais ils peuvent cependant étre
exempt de dialectique naturelle : c’est un don
distribué en mesures pour le moins inégales
(elle est I’équivalent du jugement, qui est iné-
galement répartie parmi les hommes tandis
que la raison reste la méme). Il arrive souvent
que quelqu’un soit dans le vrai mais que son
argumentation ait ét¢ confondue par des ar-
guments superficiels. S’il émerge vainqueur
de la controverse, il devra souvent sa victoire
non seulement a la justesse de son jugement,
mais surtout a I’intelligence et I’adresse dont
il a fait preuve pour la défendre. Ici, comme
dans tous les cas, les dons sont innés*, cepen-

3 Machiavel conseille a son Prince de profiter de tout
moment de faiblesse de son voisin pour I’attaquer car
ce dernier risque d’agir de méme. Si ’honneur et la fi-
delité régnaient en ce monde, ce serait une autre his-
toire, mais comme on n’est pas en droit d’espérer trou-
ver ces qualités chez son prochain, on ne doit pas les
pratiquer soi-méme sous peine de voir cette pratique se
retourner contre soi. Ainsi en est-il dans un débat : si je
laisse mon adversaire avoir raison dés que j’ai
I’impression qu’il a raison, il y a peu de chances qu’il
fasse de méme lorsque la situation s’inversera, et s’il
procéde per nefas, je dois faire de méme. Il est facile
de dire que I’on doit se rallier a la vérité sans se soucier
de ses propres préjugés, mais il ne faut pas s’attendre a
ce que son adversaire fasse de méme, et il faut donc
agir ainsi soi-méme. En outre, si je devais abandonner
la position que je défendais auparavant deés que je me
rends compte que mon adversaire a raison, il demeure
possible que cette impression n’est que passagere et
que je risque d’abandonner la vérité pour accepter une
erreur.

4 Doctrina sed vim promovet insitam.

7

dant la pratique et la réflexion quant aux tac-
tiques par lesquelles quelqu’un peut vaincre
un adversaire, ou quant a celles que
I’adversaire utilise, comptent pour beaucoup
dans la maitrise de cet art. Ainsi, méme si la
logique n’a pas grande utilité pratique, la dia-
lectique peut I’étre. Aristote lui-méme me
semble avoir établi sa logique propre (analy-
tique) en tant que fondation pour la prépara-
tion de sa dialectique et en a fait son cheval
de bataille. La logique s’occupe simplement
de la forme des propositions tandis que la dia-
lectique porte sur le fond du sujet, la subs-
tance. Ainsi, il convient de considérer la
forme générale de toutes les propositions
avant de continuer avec les cas particuliers.

Aristote ne définit pas 1’objet de la dialectique
d’une fagon aussi précise que moi: s’il lui
donne bien pour principal objet la contro-
verse, c’est en tant qu’outil pour rechercher la
vérité®. Plus loin dans son ceuvre, il dit éga-
lement que d’un point de vue philosophique
les propositions sont traitées en accord avec la
vérité, et d’un point de vue dialectique, en
fonction de leur plausibilité, c’est-a-dire de la
mesure par lesquelles elles gagneront
I’approbation des autres opinions (d0&o —
Topica, 1, 12). 11 est conscient qu’il faut sa-
voir distinguer la vérité objective d’une pro-
position et la séparer de la fagon dont elle est
présentée et de ’approbation qu’elle suscite.
Cependant, il ne fait pas une distinction suffi-
samment précise entre ces deux aspects et
n’utilise la dialectique que pour le second
cas®. Les régles par lesquelles il définit la dia-

5 (Topica, I, 2)

% D’un autre coté, dans son livre Les Réfutations so-
phistiques, il fait trop d’efforts pour distinguer la dia-
lectique de la sophistique et de I’éristique alors que la
différence ne réside que dans le fait que les conclusions
de la dialectique sont vraies dans la forme tandis que
les conclusions de la sophistique et de 1’éristique sont
fausses (entre 1’éristique et la sophistique, seule différe
I’intention : I’éristique vise a avoir raison tandis que la
sophistique vise la réputation et le gain pécuniaire).
Qu’une proposition soit vraie par rapport a son contenu
est un sujet bien trop incertain pour établir la fondation
de cette distinction, et il s’agit d’un sujet sur lequel le
débatteur est le dernier a étre certain, et qui n’est pas
non plus révélé sous une forme tres stire, méme par le
résultat de la controverse. Ainsi, lorsqu’Aristote parle
de dialectique, il faut y inclure la sophistique,
Iéristique et la peirastique, définie comme « [l’art
d’avoir raison dans une discussion » pour laquelle le
plan le plus sir est sans aucun doute d’avoir raison des
le début, mais qui en soi ne suffit pas étant donné la na-



8

lectique sont parfois mélangées avec celles
définissant la logique. Il m’apparait donc
qu’il n’a pas réussi a trouver une solution
claire a ce probléme’.

Dans son Topica, Aristote a, avec son esprit
scientifique, entrepris de détailler la dialec-
tique de fagon méthodique et systématique, ce
qui est tout a fait admirable, mais son but,
évidemment ici pratique, n’a pas été atteint.
Dans ses Analytiques, apres avoir examing les
concepts, jugements et conclusions dans leur
pure forme, il se tourne vers le contenu, le-
quel se rattache aux concepts : c’est en eux
que se tient le contenu®. (...)

ture humaine et n’est pas non plus nécessaire étant
donné la faiblesse et de I’intellect humain. Il faut donc
avoir recours a d’autres procédés, qui, justement par le
fait qu’ils ne sont pas nécessaires a I’atteinte de la véri-
té, peuvent également étre utilisés lorsque quelqu’un
est objectivement dans son tort, et que ce soit le cas ou
pas, la certitude est rarement au rendez-vous. Mon avis
est qu’il faut donc faire une distinction entre dialec-
tique et logique plus claire que celle faite par Aristote,
qu’a la logique il faut assigner la vérité objective avec
pour limite sa formalité, et que 1’on confine la dialec-
tique a I’art d’avoir raison, et par opposition, ne pas
distinguer la sophistique et 1’éristique de la dialectique
comme le fait Aristote puisque la différence qu’il
pointe repose sur la vérité objective et matérielle. Or la
certitude n’est pas discernable avant la discussion et
nous sommes contraints de dire, comme Ponce Pilate :
« Qu’est-ce que la vérité ? » Car veritas est in puteo :
ev Bvdo n aAndewo selon Démocrite (Diogeéne Laérce,
IX, 72). 1l est facile de dire que lorsque I’on débat il ne
faut avoir pour seul objectif que la recherche de la véri-
té, mais avant le débat, personne ne connait la vérité et
a travers ses propres arguments et ceux de son adver-
saire, on peut s’égarer. D’ailleurs, re intellecta, in ver-
bis simus faciles : comme beaucoup ont tendance a
comprendre le terme dialectique dans le sens de lo-
gique, nous voulons appeler cette discipline dialectica
eristica, ou dialectique éristiche.
711 faut toujours bien distinguer les sujets des disci-
plines les unes des autres.
8 Cependant, les concepts peuvent étres pris sous cer-
taines classes, comme le genre et 1’espéce, la cause et
I’effet, une qualité et son contraire, posséder et étre
dans le dénuement, etc. et a ces classes s’appliquent
certaines régles générales : les loci et les Tomot. Un lo-
cus d’une cause et d’un effet serait par exemple « la
cause de la cause est une cause de I’effet » [Christian
Wolff, Ontologia, § 928], ce qui s’applique ainsi : « la
cause de mon bonheur est ma fortune et donc ce qui
m’a donné ma fortune m’a donné mon bonheur. Des
loci de contraste peuvent :

s’exclure mutuellement, par exemple, droit et

tordu ;

étre présents dans le méme sujet : par exemple,

le siege de l’amour est dans la volonté

(emBupntcov) et celui de la haine également.

Afin de bien mettre en ceuvre la dialectique, il
ne faut pas s’attarder sur la vérité objective
(qui est I’affaire de la logique) mais simple-

— Cependant si elle est dans le siége du senti-
ment (Yupoedeg), il en va de méme pour
I’amour. — L’ame ne peut étre ni blanche, ni
noire ;
dans le cas ou le degré inférieur manque, le
degré supérieur manque ¢galement: si un
homme n’est pas juste, ni ne sera pas non plus
bienveillant.
De 1a on en déduit que les loci sont des vérités géné-
rales qui se rapportent a d’entiéres classes de concepts
que I’on peut utiliser dans les cas particuliers pour en
tirer des arguments et les montrer a tous comme évi-
dents. Pourtant, la plupart sont trés trompeurs et il y a
de nombreuses exceptions : par exemple, selon un lo-
cus : les opposés ont des rapports opposés, par exemple
: la vertu est belle, le vice est laid — ’amitié est bien-
veillante, I’hostilité est malveillante. — Mais : le gaspil-
lage est un vice donc I’avarice est une vertu ou les fous
disent la vérité et donc les sages mentent sont des rai-
sonnements qui ne marchent pas. La mort est une dis-
parition et donc la vie une naissance: faux. Un
exemple du caractére trompeur de ces topi : Scot Eri-
gene dans son livre De pradestinatione, chap. 3, veut
réfuter les hérétiques qui voyaient en Dieu deux
predestinationes (1I’une au salut des élus, I’autre a la
damnation des damnés) et utilise ce topus (Dieu sait ou
il a été le chercher) : « Omnium, que sunt inter se con-
traria, necesse est eorum causas inter se esse contra-
rias ; unam enim eandemque causam diversa, inter se
contraria efficere ratio prohibet. » Pourquoi pas ! Mais
on sait experientia docet que la chaleur durcit 1’argile,
mais ramollit la cire, et cent autres choses du méme
acabit. Pourtant ce topus semble plausible. Il monte ce-
pendant toute sa démonstration sur ce topus, mais cela
ne nous concerne plus. On peut trouver une entiére col-
lection de locis avec leurs réfutations dans 1’ouvrage
qu’a publié Francis Bacon sous le titre Colores boni et
mali. — Vous pouvez y tirer des exemples. Il les appelle
sophismata. On peut considérer comme locus
I’argument opposé par Socrate a Agathon dans le Sym-
posium, ou ce dernier avait attaché toutes les bonnes
qualités comme la beauté, la bonté, etc. a I’amour, mais
ou Socrate prouve le contraire : On cherche ce qu’on
n’a pas : or ’amour cherche le beau et le bon et ne les a
donc pas. » Il semblerait qu’il y ait des vérités géné-
rales qui soient applicables a toutes choses, si diffé-
rentes soient elles, sans dépendre de leurs particulari-
tés. (La loi de compensation est un bon locus.) Or il
n’en est rien, parce que les concepts naissent de
I’abstraction des particularités et englobent toutes
sortes de réalités lesquelles peuvent ressortir lorsque
les concepts de choses individuelles les plus diverses
sont rapprochés, et ne sont jugées qu’en se basant sur
les autres concepts. Il est méme dans la nature humaine
lors d’un débat de se réfugier derriére un topus général
lorsque pris en défaut. On compte également parmi les
loci la lex parsimonia natura ou encore la natura nihil
facit frustra. Oui, tous les proverbes sont les loci rela-
tifs & une application pratique.



ment la regarder comme étant /’art d’avoir
raison, ce qui est, comme nous 1’avons vu,
d’autant plus ais¢ que lorsque 1’on est
d’emblée dans le vrai. Cependant la dialec-
tique en soi ne fait qu’apprendre comment se
défendre de tout type d’attaque, et de méme,
comment il peut attaquer une thése adverse
sans se contredire. La découverte de la vérité
objective doit étre séparée de 1’art de faire des
phrases gagnant ’approbation : la premicre
est une mpaypatele complétement différente
qui est ’affaire du jugement, de la réflexion
et de D’expérience pour laquelle il n’est pas
d’art particulier tandis que la seconde est le
but de la dialectique. Certains I’ont définie
comme étant la logique des apparences, mais
cette définition est fausse, sans quoi elle ser-
virait qu’a réfuter des propositions fausses.
Or, méme quand quelqu’un a raison, il a be-
soin de la dialectique pour défendre et main-
tenir sa position. Il lui faut connaitre les stra-
tageémes malhonnétes afin de savoir comment
leur faire face, voire méme en faire usage lui-
méme afin de frapper son adversaire avec ses
propres armes. Ainsi, dans la dialectique doit
on écarter la vérité objective, ou plutot, ne la
regarder que comme circonstance acciden-
telle, et ne chercher qu’a défendre sa position
et réfuter celle de son adversaire. En suivant
les régles a ces fins, aucun intérét ne doit étre
accordé a la vérité car généralement on ne sait
pas ou est la vérité®. Il n’est pas rare que 1’on
ne sache pas si I’on est dans le vrai ou le
faux : tantot on se croit a tort dans le vrai, tan-
tot les deux partis se croient dans le vrai:
veritas est in puteo (selon Démocrite : &v
Bvi® mn aAndewr). Au début d’un débat, en
régle générale, chacun est persuadé d’avoir
raison et tandis que celui-ci se poursuit, les
deux partis doutent de leurs propres theses et
la vérité n’est déterminée ou confirmée qu’a
la fin. Ainsi, la dialectique n’a rien a voir
avec la vérité tant que le maitre d’escrime
considere qui est dans le vrai quand le débat
tourne en duel : il ne reste que I’estoc et la pa-
rade et ¢’est ainsi que 1’on peut voir la dialec-
tique : comme 1’art de I’escrime mental, et ce
n’est qu’en la considérant ainsi que 1’on peut
en faire une discipline a part enti¢re. En effet,
en se contentant de viser la vérité objective,

% 11 arrive souvent que deux personnes débattement fé-
rocement, puis en rentrant chez eux, ont pris la position
de I’adversaire, échangeant ainsi leurs opinions.

9

nous en sommes réduits a la simple /ogique
tandis que si nous établissions des préposi-
tions fausses, ce ne serait que de la
simple sophistique. Or chacun de ces deux cas
implique que le vrai et le faux nous est connu
a I’avance mais c’est rarement le cas. La véri-
table conception de la dialectique est donc
comme suit: Part de ’escrime intellectuel
dans le but d’avoir raison dans une contro-
verse. Bien qu’éristique serait un nom correct
pour cette discipline, le terme dialectique
eristique 1’est encore plus. Celle-ci est tres
utile, mais plus d’un 1’a négligé a tort.

En ce sens, la dialectique n’a pour autre but
que de résumer les arts qu’emploient les
hommes lorsque ceux-ci se rendent compte
dans un débat que la vérité n'est pas de leur
coté mais tentent quand méme de paraitre
avoir raison. Ainsi, il serait inapproprié¢ dans
la science de la dialectique de s’attarder sur la
vérité objective et son développement puisque
la dialectique naturelle et innée ne s’en soucie
pas : seul avoir raison compte. La science de
la dialectique, en un sens du terme, a pour
principal but d’établir et analyser les strata-
gemes malhonnétes afin qu’ils puissent étre
immédiatement identifiés dans un débat réel,
et écartés. C’est pourquoi la dialectique doit
faire de la victoire son véritable but, et pas la
vérité.

Jignore si quoi que ce soit a déja été fait dans
ce domaine, bien que j’aie fait d’amples re-
cherches!’. Nous sommes sur un champ tou-
jours en friche. Pour réaliser notre objectif, il
nous faut donc nous baser sur notre expé-
rience en observant comment tel ou tel strata-
geme est employé par un camp ou I’autre au
cours des débats qui surviennent souvent dans
notre entourage. En identifiant les éléments
communs aux stratagemes répétés sous diffé-
rentes formes, nous pourrons présenter un
certain nombre de stratagémes généraux qui
peuvent se montrer avantageux aussi bien
pour soutenir nos points de vue que pour dé-
faire ceux de ’adversaire.

Ce qui suit est a considérer comme
une premiere tentative dans ce domaine.

19 Selon Diogéne Laérce, parmi les nombreux écrits de
rhétorique de Théophraste — lesquels ont tous été per-
dus — il en était un intitulé¢ *Ay®vioTIKOV TNG TEPL TOVG
EPIOTIKOVG A0YOVLG Jemprog qui aurait pu étre préciseé-
ment ce que nous cherchions.



10

La base de toute dialectique
Avant tout, il nous faut considérer I’essence
de tout débat : ce qu’il s’y déroule réellement.
Notre adversaire a posé une thése (ou bien
nous méme en avons formulé une, cela re-
vient au méme). Pour la réfuter, il existe deux
modes et deux moyens.
Les modes sont :
ad rem ;
ad hominem ou ex concessis, c.-a-d. montrer
que la thése ne s’accorde pas avec la nature
des choses, la vérité objective absolue, ou du
moins qu’elle est inconsistante avec d’autres
theses de ’adversaire, c.-a-d. avec la vérité
relative et subjective.
Ce dernier mode ne produit qu’une conviction
relative et ne fait aucune différence avec la
vérité objective.
Les moyens sont :
réfutation directe ;
réfutation indirecte.
La directe attaque la theése sur ses raisons,
I’indirecte sur ses conséquences : la directe
montre qu’une thése n’est pas vraie,
I’indirecte qu’elle ne peut pas étre vraie.
Par le moyen direct, nous pouvons agir de
deux fagons. Soit en exposant que les raisons
de la these sont fausses (nego majorem,
minorem), soit en admettant les raisons ou
prémisses mais en démontrant que la thése ne
découle pas d’eux (nego consequentiam),
c’est-a-dire attaquer la conclusion et sa forme.
Par la réfutation indirecte, nous faisons usage
soit de diversion, soit d’instance.
La diversion : nous acceptons la thése adverse
comme vraie et nous exposons ce qui en dé-
coule a partir d’une autre proposition considé-
rée comme vraie pour aboutir a une conclu-
sion manifestement fausse, soit parce qu’elle
contredit la nature des choses'!, soit parce
qu’elle contredit d’autres déclarations de
I’adversaire ad rem ou ad hominem (Socrate,
Hippias majeur et autres). Implicitement, la
these adverse doit donc étre fausse car de
deux prémisses vraies on ne peut aboutir qu’a
une conclusion vraie tandis que deux pré-
misses fausses ne donnent pas forcément une
conclusion fausse.
L’instance, gvototig, exemplum in contra-
rium : il s’agit de réfuter la thése générale en

1 Si elle est en contradiction directe avec une vérité
indubitable, nous aurons alors mené notre adversaire ad
absurdum.

se référant directement aux cas particuliers
inclus mais auxquels ils ne semblent pas avoir
de rapport, ce qui donne I’impression de dis-
créditer la theése elle-méme.

Telle est la structure basique, le squelette de
tout débat, car tout débat repose dessus. Mais
la controverse peut se baser la-dessus ou seu-
lement en donner I’impression et peut utiliser
de véritables arguments comme de faux. C’est
parce qu’il n’est pas aisé de discerner la vérité
que les débats sont si longs et obstinés. Nous
ne pouvons pas non plus séparer la vérité ap-
parente de la véritable vérité car mémes les
débatteurs eux-mémes n’en sont pas certains.
Je vais donc décrire les différents stratagemes
sans m’occuper du vrai ou du faux puisque la
distinction ne peut étre faite et que personne
ne connait la vérité objective et absolue. En
outre, dans tout débat ou dispute sur
n’importe quel sujet, il nous faut étre d’accord
sur quelque chose, et en principe, chacun doit
bien vouloir porter un jugement sur ce dont il
est question : contra negantem principia non
est disputandum.

Stratagéme I

L’extension
Il s’agit de reprendre la thése adverse en
I’¢largissant hors de ses limites naturelles, en
lui donnant un sens aussi général et large que
possible et I’exagérer, tout en maintenant les
limites de ses propres positions aussi res-
treintes que possible. Car plus une thése est
générale et plus il est facile de lui porter des
attaques. Se défendre de cette stratégie con-
siste a formuler une proposition précise sur le
puncti ou le status controversice.
Exemple 1
Je dis : « Les Anglais sont la premiere nation
en ce qui concerne la dramaturgie. » Mon ad-
versaire tenta alors de donner une instance du
contraire et répondit : « Il est bien connu que
les Anglais ne sont pas doués en musique, et
donc en opéra. » Je réfutai 1’attaque en lui ra-
fraichissant la mémoire : « La musique ne fait
pas partie de la dramaturgie qui ne comprend
que tragédie et comédie. » Mon adversaire le
savait probablement mais avait tenté de géné-
raliser mon propos afin d’y inclure toutes les
représentations théatrales, et donc 1’opéra, et
donc la musique, afin de me prendre en erreur
sur ma these.



Inversement, il est possible de défendre ses
positions en réduisant davantage les limites
dans lesquelles elles s’appliquent initiale-
ment, pour peu que notre formulation nous y
aide.

Exemple 2

A dit : « La Paix de 1814 a donn¢ a toutes les
villes allemandes de la ligue hanséatique leur
indépendance. » et B donne une instantia in
contrarium en rappelant que Dantzig avait re-
cu son indépendance de Bonaparte et 1’avait
perdue par cette Paix. A se sauve : « J’ai dit
toutes les villes allemandes de la ligue han-
séatique : Dantzig était une ville polonaise. »
Ce stratageme a déja été mentionné par Aris-
tote dans Topiques, VIII, 12, 11.

Exemple 3

Lamark, dans sa Philosophie zoologique re-
jette I’idée que les polypes puissent éprouver
des sensations car ils sont dépourvus de nerfs.
Il est cependant certain qu’il existe chez eux
un sens de la perception : ceux-ci s’orientent
en direction de la lumiére en se déplagant de
tentacule en tentacule et peuvent saisir leurs
proies. Il a donc été émis 1’hypothése que leur
systeme nerveux s’étendait a travers tout leur
corps en égale mesure, comme s’ils étaient
fusionnés avec, car il est évident que les po-
lypes possédent la faculté de perception sans
présenter d’organes sensoriels. Comme cette
théorie réfute ’argument de Lamark, celui-ci
a recours a la dialectique: « Dans ce cas
toutes les parties du corps des polypes doivent
étre capable de toute sorte de perception, de
mouvement et de pensée. Le polype aurait
alors en chaque point de son corps tous les
organes du plus parfait des animaux : chaque
point pourrait voir, sentir, golter, écouter, etc.
Ou mieux : penser, juger, faire des conclu-
sions : chaque particule de son corps serait un
animal parfait, et le polype serait au-dessus de
I’homme car chaque particule de son corps
aurait toutes les capacités des hommes. En
outre, il n’y aurait pas de raisons de ne pas
¢tendre ce qui est vrai pour le polype a toutes
les monades, puis aux plantes, lesquelles sont
elles aussi vivantes, etc. » En faisant usage de
cette stratégie de dialectique, un écrivain tra-
hit le fait qu’il sait avoir tort. Parce que
quelqu’un a dit : « Tout leur corps pergoit la
lumiére et agit donc comme un nerf», La-
mark a étendu au fait que le corps était ca-
pable de penser.

11

Stratagéme 11
L’homonymie

Ce stratagéme consiste a étendre une proposi-
tion a quelque chose qui a peu ou rien a voir
avec le discours original hormis la similarité
des termes employés afin de la réfuter triom-
phalement et donner 1I’impression d’avoir ré-
futé la proposition originale.
Nota : des mots sont synonymes lorsqu’ils re-
présentent la méme conception tandis que des
homonymes sont deux conceptions couvertes
par le méme mot. Voir Aristote, Topiques, 1,
13. «Profond », « coupant », « haut» pour
parler tantot de corps tantdt de ton, sont des
homonymes tandis que « honorable » et
« honnéte » sont des synonymes.
On peut voir ce stratagéme comme étant iden-
tique au sophisme ex homonymia. Cependant,
si le sophisme est évident, il ne trompera per-
sonne.

Omne lumen potest extingui

Intellectus est lumen

Intellectus potest extingui
Nous pouvons voir ici quatre termes : « lu-
miere », utilisé¢ a la fois au sens propre et au
sens figuré. Mais dans les cas subtils ces ho-
monymes couvrant plusieurs concepts peu-
vent induire en erreur. 2
Exemple 1.
A : «Vous n’étes pas encore initi¢é aux mys-
teres de la philosophie de Kant. »
B : « Ah, mais s’il s’agit de mysteres, cela ne
m’intéresse pas ! »
Exemple 2
Jai condamné le principe d’«honneur »
comme ¢étant ridicule car si un homme perd
son honneur en recevant une insulte, il ne
peut la laver qu’en rétorquant une insulte en-
core plus grande ou en faisant couler le sang
de son adversaire ou le sien. J’ai soutenu que
le véritable honneur d’un homme ne pouvait
étre terni par ce dont il souffre, mais unique-
ment par ses actions car il est impossible de
prévoir ce qui peut nous arriver. Mon adver-
saire attaqua immédiatement mon argument
en me prouvant triomphalement que lors-
qu’un commergant se faisait faussement accu-

12 Les erreurs volontaires ne sont jamais assez subtiles
pour induire en erreur et il faut trouver des exemples
par ses propres expériences. Ce serait une bonne chose
si tous les stratagémes pouvaient porter un nom court
et approprié afin que si quelqu’un utilise 1'un d’eux, on
puisse immédiatement le lui reprocher.



12

ser de malhonnéteté¢ ou de mal tenir son af-
faire, c’était une attaque a son honneur et ce
dernier souffrait a cause de ce qu’il subissait
et ne pouvait étre lavé qu’en punissant son
agresseur et en le forgant a se rétracter.

Ici, ’homonyme imposé est celui entre
I’ honneur civigue, également appelé bon nom,
qui peut souffrir de la diffamation et du scan-
dale, et I’honneur chevaleresque ou point
d’honneur, qui peut souffrir de I’insulte. On
ne peut ne pas tenir compte d’une attaque sur
le premier qui doit étre réfutée en public, et
donc avec la méme justification, une attaque
sur le second ne peut pas non plus étre ignoré
mais ne peut étre lavé que par le duel ou une
insulte encore plus grande. Nous avons la une
confusion entre deux choses complétement
différentes qui se rassemblent dans [’homo-
nyme honneur d’ou provient ’altération du
débat.

Stratagéme I11

La généralisation des arguments adverses
Il s’agit de prendre une proposition Koto Tt,
relative, et de la poser comme anAwg, abso-
Iue’® ou du moins la prendre dans un contexte
completement différent et puis la réfuter.
L’exemple d’Aristote est le suivant : le Maure
est noir, mais ses dents sont blanches, il est
donc noir et blanc en méme temps. Il s’agit
d’un exemple inventé¢ dont le sophisme ne
trompera personne. Il faut donc prendre un
exemple réel.

Exemple.

Lors d’une discussion concernant la philoso-
phie, j’ai admis que mon systéme soutenait
les Quiétistes et les louait. Peu apres, la con-
versation dévia sur Hegel et j’ai maintenu que
ses €écrits étaient pour la plupart ridicules, ou
du moins, qu’il y avait de nombreux passages
ou l’auteur écrivait des mots en laissant au
lecteur le soin de deviner leur signification.
Mon adversaire ne tenta pas de réfuter cette
affirmation ad rem, mais se contenta de
I’argumentum ad hominem en me disant que
je faisais la louange des Quiétistes alors que
ceux-ci avaient également écrit de nom-
breuses bétises.

13 Sophisma a dicto secundum quid ad dictum sim-
pliciter. C’est le second elenchus sophisticus
d’Aristote, e£® ™ AefemG: — TO OMAMG, M KN OTA®G,
oAlo T 1 OV, TOTE, M TPOg Tl Aeyecbar, Les Réfuta-
tions Sophistiques, 5.

J’ai admis ce fait, mais pour le reprendre, j’ai
dit que ce n’était pas en tant que philosophes
et écrivains que je louais les Quiétistes, c’est-
a-dire de leurs réalisations dans le domaine de
la théorie, mais en tant qu’hommes et pour
leur conduite dans le domaine pratique, alors
que dans le cas d’Hegel, nous parlions de ses
théories. Ainsi ai-je paré 1’attaque.

Les trois premiers stratagémes sont apparen-
tés : ils ont en commun le fait que I’on attaque
quelque chose de différent que ce qui a été af-
firmé. Ce serait un ignoratio elenchi de se
faire battre de telle fagcon. Dans tous les
exemples que j’ai donnés, ce que dit
I’adversaire est vrai et il se tient c’est en op-
position apparente et non réelle avec la thése.
Tout ce que nous avons a faire pour parer ce
genre d’attaque est de nier la validité du syl-
logisme, c’est-a-dire la conclusion qu’il tire,
parce qu’il est en tort et nous sommes dans le
vrai. Il s’agit donc d’une réfutation directe de
la réfutation per negationem consequentice.

Il ne faut pas admettre les véritables pré-
misses car on peut alors deviner les conclu-
sions. Il existe cependant deux fagons de
s’opposer a cette stratégie que nous verrons
dans les sections 4 et 5.

Stratagéme IV

Cacher son jeu
Lorsque I’on désire tirer une conclusion, il ne
faut pas que I’adversaire voie ou 1’on veut en
venir, mais quand méme lui faire admettre les
prémisses une par une, 1’air de rien, sans quoi
I’adversaire tentera de s’y opposer par toutes
sortes de chicanes. S’il est douteux que
I’adversaire admette les prémisses, il faut éta-
blir des prémisses a ces prémisses, faire des
pré-syllogismes et s’arranger pour les faire
admettre, peu importe 1’ordre. Vous cachez
ainsi votre jeu jusqu’a ce que votre adversaire
ait approuvé tout ce dont vous aviez besoin
pour I’attaquer. Ces régles sont données dans
Aristote, Topiques, VIII, 1.
Ce stratagéme n’a pas besoin d’étre illustré
par un exemple.

Stratagéeme V
Faux arguments
On peut, pour prouver une assertion dans le
cas ou l’adversaire refuse d’approuver de
vrais arguments, soit parce qu’il n’en percoit
pas la véracité, soit parce qu’il devine ou I’on



veut en venir, utiliser des arguments que 1’on
sait étre faux. Dans ce cas, il faut prendre des
arguments faux en eux-mémes, mais vrais ad
hominem, et argumenter avec la fagon de pen-
ser de I’adversaire, c’est-a-dire ex concessis.
Une conclusion vraie peut en effet découler
de fausses prémisses, mais pas I’inverse. De
méme, on peut détourner les faux arguments
de I’adversaire par de faux arguments qu’il
pense étre vrais. Il faut utiliser son mode de
pensée contre lui. Ainsi, s’il est membre
d’une secte a laquelle nous n’appartenons pas,
nous pouvons utiliser la doctrine de secte
contre lui. Aristote, Topiques, VIII, 9.

Stratagéme VI

Postuler ce qui n’a pas été prouvé
On fait une petitio principi en postulant ce qui
n’a pas été prouvé, soit :
en utilisant un autre nom, par exemple
« bonne réputation » au lieu de « honneur »,
«vertu» au lieu de « virginité », etc. ou en
utilisant des mots intervertibles comme
« animaux a sang rouge » au lieu de « verté-
brés » ;
en faisant une affirmation générale couvrant
ce dont il est question dans le débat: par
exemple maintenir I’incertitude de la méde-
cine en postulant I’incertitude de toute la con-
naissance humaine ;
ou vice-versa, si deux choses découlent I’une
de l’autre, et que ’'une reste a prouver, on
peut postuler 1’autre ;
si une proposition générale reste a prouver, on
peut amener 1’adversaire a admettre chaque
point particulier. Ceci est I’inverse du deu-
xieme cas. Aristote, Topiques, VIII, 11.
Le dernier chapitre des Topiques contient de
bonnes reégles pour s’entrainer a la dialec-
tique.

Stratagéme VII
Atteindre le consensus par des questions
Si le débat est conduit de fagon relativement
stricte et formelle, et qu’il y a le désir
d’arriver a un consensus clair, celui qui for-
mule une proposition et veut la prouver peut
s’opposer a son adversaire en posant des
questions, afin de démontrer la vérité par ses
admissions. Cette méthode érothématique
(également appelée Socratique) était particu-
licrement en usage chez les Anciens, et quel-
ques stratagemes développés plus loin y sont

13

associés (ceux-ci dérivent librement des Réfu-
tations Sophistiques d 'Aristote, chapitre 15).
L’idée est de poser beaucoup de questions a
large portée en méme temps, comme pour ca-
cher ce que l'on désire faire admettre. On
soumet ensuite rapidement 1’argument décou-
lant de ces admissions : ceux qui ne sont pas
vif d’esprit ne pourront pas suivre avec préci-
sion le débat et ne remarqueront pas les er-
reurs ou oublis de la démonstration.

Stratagéme VIII
Facher I’adversaire
Provoquez la colére de votre adversaire : la
colére voile le jugement et il perdra de vue ou
sont ses intéréts. Il est possible de provoquer
la colére de I’adversaire en étant injuste en-
vers lui a plusieurs reprises, ou par des chi-
canes, et en étant généralement insolent.

Stratagéme IX
Poser les questions dans un autre ordre

Posez vos questions dans un ordre différent
de celui duquel la conclusion dépend, et
transposez-les de fagon a ce que 1’adversaire
ne devine pas votre objectif. Il ne pourra alors
pas prendre de précautions et vous pourrez
utiliser ses réponses pour arriver a des con-
clusions différentes, voire opposées. Ceci est
apparenté au stratagéme 4 : cacher son jeu.

Stratagéeme X
Prendre avantage de I’antithése

Si vous vous rendez compte que votre adver-
saire répond par la négative a une question a
laquelle vous avez besoin qu’il réponde par la
positive dans votre argumentation, interrogez-
le sur I'opposé de votre theése, comme si
c’était cela que vous vouliez lui faire approu-
ver, ou donnez-lui le choix de choisir entre les
deux afin qu’il ne sache pas a laquelle des
deux propositions vous voulez qu’il adheére.

Stratagéme XI
Généraliser ce qui porte sur des cas précis
Faites une induction et arrangez vous pour
que votre adversaire concéde des cas particu-
liers qui en découlent, sans lui dire la vérité
générale que vous voulez lui faire admettre.
Introduisez plus tard cette vérité comme un
fait admis, et, sur le moment, il aura
I’impression de 1’avoir admise lui-méme, et
les auditeurs auront également cette impres-



14

sion car ils se souviendront des nombreuses
questions sur les cas particuliers que vous au-
rez posees.

Stratagéme XII

Choisir des métaphores favorables
Si la conversation porte autour d’une concep-
tion générale qui ne porte pas de nom mais
requiert une désignation métaphorique, il faut
choisir une métaphore favorable a votre these.
Par exemple, les mots serviles et liberales uti-
lisés pour désigner les partis politiques espa-
gnols furent manifestement choisis par ces
derniers.
Le terme protestant fut choisi par les protes-
tants, ainsi que le terme évangéliste par les
évangélistes, mais les catholiques les appel-
lent des hérétiques.
On peut agir de méme pour les termes ayant
des définitions plus précises, par exemple, si
votre adversaire propose une altération, vous
I’appellerez une « innovation » car ce terme
est péjoratif. Si vous étes celui qui fait une
proposition, ce sera I’inverse. Dans le premier
cas, vous vous référerez a votre adversaire
comme étant « I’ordre établi », dans le second
cas, comme « préjugé désuet». Ce qu’une
personne impartiale appellerait « culte » ou
« pratique de la religion » serait désigné par
un partisan comme « piété » ou « bénédiction
divine » et par un adversaire comme « bigote-
rie » ou « superstition ». Au final, il s’agit 1a
d’un petitio principii : ce qui n’a pas été dé-
montré est utilisé comme postulat pour en ti-
rer un jugement. La ou une personne parle de
«mise en détention provisoire », une autre
parlera de « mettre sous les verrous ». Un in-
terlocuteur trahira ainsi souvent ses positions
par les termes qu’il emploie. De tous les stra-
tagemes, celui-ci est le plus couramment utili-
s¢ et est utilis¢ d’instinct. L’un parlera de
« prétres » 1a ou un autre parlera de «rati-
chons ». Z¢le religieux = fanatisme, indiscré-
tion ou galanterie = adultere, équivoque = sa-
lace, embarras = banqueroute, « par
I’influence et les connexions » = « par les
pots-de-vin et le népotisme », « sincére grati-
tude » = « bon paiement », etc.

Stratagéme XIII
Faire rejeter I’antithése
Pour que notre adversaire accepte une propo-
sition, il faut également lui fournir la contre-

proposition et lui donner le choix entre les
deux, en accentuant tellement le contraste
que, pour éviter une position paradoxale, il se
ralliera a notre proposition qui est celle qui
parait le plus probable. Par exemple, si vous
voulez lui faire admettre qu’un gar¢on doit
faire tout ce que son pere lui dit de faire, po-
sez-lui la question : « Faut-il en toutes choses
obéir ou bien désobéir a ses parents ? » De
méme, si I’on dit d’une chose qu’elle se dé-
roule «souvent», demandez si par « sou-
vent » il faut comprendre peu ou beaucoup de
cas et il vous dira « beaucoup ». C’est comme
si I’on plagait du gris a c6té du noir et qu’on
I’appelait blanc, ou a c6té du blanc et qu’on
I’appelait noir.

Stratagéme XIV
Clamer victoire malgré la défaite

Il est un piege effronté que vous pouvez poser
contre votre adversaire : lorsque votre adver-
saire aura répondu a plusieurs questions, sans
qu’aucune des réponses ne se soient montrées
favorables quant a la conclusion que vous d¢-
fendez, présentez quand méme votre conclu-
sion triomphalement comme si votre adver-
saire 1’avait prouvée pour vous. Si votre ad-
versaire est timide, ou stupide, et que vous
vous montrez suffisamment audacieux et par-
lez suffisamment fort, cette astuce pourrait
facilement réussir. Ce stratagéme est apparen-
té au fallacia non causce ut causce.

Stratagéme XVI
Argument ad hominem

L’argumenta ad hominem ou ex concessis :
lorsque notre adversaire fait une proposition,
il faut vérifier si celle-ci ne serait pas incon-
sistante — méme si ce n’est qu’une apparence
— avec d’autres propositions qu’il a faites ou
admises, ou avec les principes de 1’école ou
de la secte a laquelle il appartient, ou avec les
actions des membres de son culte, au pire
avec ceux qui donnent I’impression d’avoir
les mémes opinions, méme si c’est infonde.
Par exemple, s’il défend le suicide, on peut lui
répondre : « Alors pourquoi ne te pends-tu
pas ?» Ou encore, s’il soutient qu’il ne fait
pas bon vivre a Berlin, on peut rétorquer :
« Pourquoi ne prends-tu pas le premier ex-
press pour la quitter ? »

Tel est le genre de chicanes que 1’on peut uti-
liser.



Stratagéme XVI
Argument ad hominem

L’argumenta ad hominem ou ex concessis :
lorsque notre adversaire fait une proposition,
il faut vérifier si celle-ci ne serait pas incon-
sistante — méme si ce n’est qu’une apparence
— avec d’autres propositions qu’il a faites ou
admises, ou avec les principes de I’école ou
de la secte a laquelle il appartient, ou avec les
actions des membres de son culte, au pire
avec ceux qui donnent I’impression d’avoir
les mémes opinions, méme si c’est infondé.
Par exemple, s’il défend le suicide, on peut lui
répondre : « Alors pourquoi ne te pends-tu
pas ? » Ou encore, s’il soutient qu’il ne fait
pas bon vivre a Berlin, on peut rétorquer :
« Pourquoi ne prends-tu pas le premier ex-
press pour la quitter ? »

Tel est le genre de chicanes que I’on peut uti-
liser.

Stratagéme XVII

Se défendre en coupant
les cheveux en quatre
Si I’adversaire nous repousse en présentant
des preuves contraires, il est souvent possible
de se sauver en établissant une fine distinction
a laquelle nous n’avions pas pensé aupara-
vant. Ceci s’applique dans le cas de double
sens ou double cas.

Stratagéme XVIII
Interrompre et détourner le débat
Si nous nous rendons compte que 1’adversaire
a entrepris une série d’arguments qui va me-
ner a notre défaite, il ne faut pas lui permettre
d’arriver a conclusion mais 1’interrompre au
milieu de son argumentation, le distraire, et
dévier ce sujet pour ’amener a d’autres. On

peut utiliser un mutatio controversice'?.

Stratagéme XIX
Généraliser plutot que de débattre de dé-
tails
Si P’adversaire nous défie expressément de
mettre @ mal un point particulier de son argu-
mentation mais que nous ne voyons pas
grand-chose a y redire, nous devons tenter de
généraliser le sujet puis de D’attaquer Ia-
dessus. Si on nous demande d’expliquer
pourquoi on ne peut pas faire confiance a une

14 (voir stratagéme XXIX).

15

certaine hypothése physique, nous pouvons
invoquer la faillibilité de la connaissance hu-
maine en citant plusieurs exemples.

Stratageme XX

Tirer des conclusions
Lorsque nous avons postulé nos prémisses et
que [D’adversaire les a admises, il faut
s’abstenir de lui demander de tirer lui-méme
conclusions et le faire soi-méme immeédiate-
ment. Et méme s’il manque une prémisse ou
deux, nous pouvons faire comme si elles
avaient été admises et annoncer la conclusion.
Il s’agit d’une application du fallacia non
causce ut causce.

Stratagéme XXI
Répondre a de mauvais arguments
par de mauvais arguments

Lorsque I’adversaire use d’un argument su-
perficiel ou sophistique, et que nous voyons a
travers, il est certes possible de le réfuter en
exposant son caractere superficiel, mais il est
préférable d’utiliser un contre argument tout
aussi superficiel et sophistique. En effet, ce
n’est pas de la vérité dont nous nous préoccu-
pons mais de la victoire. S’il utilise par
exemple un argumentum ad hominem il suffit
d’y répondre par un contre argumentum ad
hominem (ex concessis). 1l est en général plus
court de procéder ainsi que de s’établir la vé-
rité par une longue argumentation.

Stratagéme XXII

Petitio principii
Si notre adversaire veut que nous admettions
quelque chose a partir duquel le point pro-
blématique du débat s’ensuit, il faut refuser en
déclarant que [D’adversaire fait un petitio
principii. L’auditoire identifiera immédiate-
ment tout argument similaire comme tel et
privera I’adversaire de son meilleur argument.

Stratagéme XXIII
Forcer ’adversaire a I’exagération
La contradiction et la dispute incitent
I’homme a I’exagération. Nous pouvons ainsi
par la provocation inciter I’adversaire a aller
au-dela des limites de son argumentation pour
le réfuter et donner I’impression que nous
avons réfuté I’argumentation elle-méme. De
méme, il faut faire attention a ne pas exagérer
ses propres arguments sous 1’effet de la con-



16

tradiction. L’adversaire cherchera souvent lui-
méme a exagérer nos arguments au-dela de
leurs limites et il faut ’arréter immédiatement
pour le ramener dans les limites établies :
« Voila ce que j’ai dit, et rien de plus. »

Stratagéme XXIV
Tirer de fausses conclusions

Il s’agit de prendre une proposition de
I’adversaire et d’en déformer ’esprit pour en
tirer de fausses propositions, absurdes et dan-
gereuses que sa proposition initiale n’incluait
pas : cela donne I’'impression que sa proposi-
tion a donné naissance a d’autres qui sont in-
compatibles entre elles ou défient une vérité
acceptée. Il s’agit d’une réfutation indirecte,
une apagogie, qui est une autre application de
fallacia non causce ut causce.

Stratagéme XXV

Trouver une exception
Il s’agit d’une apagogie a travers une ins-
tance, un exemplum in  contrarium.
L’enaywyn, inductio, nécessite un grand
nombre d’instances bien définies pour
s’établir comme une proposition universelle
tandis que I’amoymyn ne requiert qu’une seule
instance a laquelle la proposition ne
s’applique pas et qui la réfute. C’est ce qui
s’appelle une instance, evotoacic, exemplum in
contrarium, instantia. Par exemple, la
phrase : « Tous les ruminants ont des cornes »
est réfutée par la seule instance du chameau.
L’instance s’applique 1a ou une vérité fonda-
mentale cherche a étre mise en application,
mais que quelque chose est inséré dans la dé-
finition qui ne la rend pas universellement
vraie. Il est cependant possible de se tromper
et avant d’utiliser des instances, il faut véri-
fier :
si I’exemple est vrai, car il y a des cas dans
lesquels 'unique exemple n’est pas vrai,
comme dans le cas de miracles, d’histoires de
fantomes, etc. ;
si I’exemple entre dans le domaine de concep-
tion de la vérité qui est établi par la proposi-
tion, car ¢a pourrait n’étre qu’apparent, et le
sujet est de nature a étre réglé par des distinc-
tions précises ;
si ’exemple est réellement inconsistant avec
la proposition, car 1a encore, ce n'est souvent
qu’apparent.

Stratagéme XXVI

Retourner un argument contre I’adversaire
Un coup brillant est le reforsio argumenti par
lequel on retourne I’argument d’un adversaire
contre lui. Si par exemple, celui-ci dit: « Ce
n’est qu’un enfant, il faut étre indulgent. » le
retorsio serait : « C’est justement parce que
c’est un enfant qu’il faut le punir, ou il garde-
ra de mauvaises habitudes. »

Stratagéme XXVII
La colere est une faiblesse

Si I’adversaire se met particuliérement en co-
lere lorsqu’on utilise un certain argument, il
faut ’utiliser avec d’autant plus de zéle : non
seulement parce qu’il est bon de le mettre en
colére, mais parce qu’on peut présumer avoir
mis le doigt sur le point faible de son argu-
mentation et qu’il est d’autant plus exposé
que maintenant qu’il s’est trahi.

Stratagéme XXVIII
Convaincre le public et non I’adversaire
Il s’agit du genre de stratégie que I’on peut
utiliser lors d’une discussion entre érudits en
présence d’un public non instruit. Si vous
n’avez pas d’argumentum ad rem, ni méme
d’ad hominem, vous pouvez en faire un ad
auditores, c.-a-d. une objection invalide, mais
invalide seulement pour un expert. Votre ad-
versaire aura beau étre un expert, ceux qui
composent le public n’en sont pas, et a leurs
yeux, vous |’aurez battu, surtout si votre ob-
jection le place sous un jour ridicule : les gens
sont préts a rire et vous avez les rires a vos
cotés. Montrer que votre objection est inva-
lide nécessitera une explication longue faisant
référence a des branches de la science dont
vous débattez et le public n’est pas spéciale-

ment disposé a I’écouter.

Exemple : I’adversaire dit que lors de la for-
mation des chaines de montagnes, le granite
et les autres ¢léments qui les composent
¢taient, en raison de leur trés haute tempéra-
ture, dans un état fluide ou en fusion et que la
température devait atteindre les 250°C et que
lorsque la masse s’est formée, elle fut recou-
verte par la mer. Nous répondons par
un argumentum ad auditores qu’a cette tem-
pérature-1a, et méme bien avant, vers 100°C,
la mer se serait mise a bouillir et se serait
évaporée. L’auditoire éclate de rire. Pour ré-
futer notre objection, notre adversaire devrait



montrer que le point d’ébullition ne dépend
pas seulement de la température mais aussi de
la pression, et que dés que la moiti¢ de I’eau
de mer se serait évaporée, la pression aurait
suffisamment augmenté pour que le reste
reste a I’état liquide a 250°C. Il ne peut don-
ner cette explication, car pour faire cette dé-
monstration il lui faudrait donner un cours a
un auditoire qui n’a pas de connaissances en
physique.

Stratagéme XXIX
Faire diversion

Lorsque ’on se rend compte que 1’on va étre
battu, on peut faire une diversion, c.-a-d.
commencer a parler de quelque chose de
completement différent, comme si ¢a avait un
rapport avec le débat et consistait un argu-
ment contre votre adversaire. Cela peut étre
fait innocemment si cette diversion avait un
lien avec le thema qucestionis, mais dans le
cas ou il n’y a pas, c’est une stratégie effron-
tée pour attaquer votre adversaire.

Par exemple, j’ai loué¢ le systeme chinois ou
la transmission des charges ne se faisait pas
entre nobles par hérédité, mais apreés un exa-
men. Mon adversaire avait soutenu que le
droit de naissance (qu’il tenait en haute opi-
nion) plus que la capacité¢ d’apprentissage
rendait les gens capables d’occuper un poste.
Nous avons débattu et il s’est trouvé dans une
situation difficile. Il a fait diversion et déclaré
que les Chinois de tout rang étaient punis par
la bastonnade, et a fusionné ce fait avec leur
habitude de boire du thé afin de s’en servir
comme point de départ pour critiquer les Chi-
nois. Le suivre dans cette voie aurait été se
dépouiller d’une victoire déja acquise.

La diversion est un stratagéme particulicre-
ment effronté lorsqu’il consiste a compléte-
ment abandonner le questionis pour soulever
une objection du type : « Oui, et comme vous
le souteniez jusqu’ici, etc. » car le débat de-
vient alors personnel, ce qui sera le dernier
stratagéme dont nous parlerons. Autrement
dit, on se trouve a mi-chemin entre
I’argumentum ad personam dont nous discu-
tons ici et I’argumentum ad hominem.

Ce stratagéme est inné et peut souvent se voir
lors de disputes entre tout un chacun. Si I'une
des parties fait un reproche personnel contre
l’autre, cette derniere, au lieu de la réfuter,
I’admet et reproche a son adversaire autre

17

chose. C’est ce genre de stratagéme qu’utilisa
Scipion lorsqu’il attaqua les Carthaginois, non
pas en Italie, mais en Afrique. A la guerre, ce
genre de diversion peut étre approprié sur le
moment. Mais lors des débats, ce sont de
pauvres expédients car le reproche demeure et
ceux qui ont écouté le débat ne retiennent que
le pire des deux camps. Ce stratagéme ne de-
vrait étre utilisé que faute de mieux.

Stratagéme XXX
Argument d’autorité

L’argumentum ad verecundiam. Celui-ci con-
siste a faire appel a une autorité plutot qu’a la
raison, et d’utiliser une autorité appropriée
aux connaissances de 1’adversaire.

Unusquisque mavult credere quam judicare
dit Séneque (dans De vita beata, 1, 4) et il est
donc facile de débattre lorsqu’on a une autori-
té a ses cOtés que notre adversaire respecte.
Plus ses capacités et connaissances sont limi-
tées et plus le nombre d’autorités qui font im-
pression sur lui est grand. Mais si ses capaci-
tés et connaissances sont d’un haut niveau, il
y en aura peu, voire pratiquement pas. Peut-
étre reconnaitra-t-il D’autorit¢ d’un profes-
sionnel versé dans une science, un art ou arti-
sanat dont il ne connait peu ou rien, mais il
aura plus tendance a ne pas leur faire con-
fiance. A D’inverse, les personnes ordinaires
ont un profond respect pour les professionnels
de tout bord. Ils ne se rendent pas compte que
quelqu’un fait carriére non pas par amour
pour son sujet mais pour I’argent qu’il se fait
dessus et qu’il est donc rare que celui qui en-
seigne un sujet le connaisse sur le bout des
doigts, car le temps nécessaire pour 1’étudier
ne laisserait souvent que peu de place pour
I’enseigner. Mais il y a beaucoup d’autorités
qui ont le respect du vulgus sur tout type de
sujet, donc si nous ne trouvons pas d’autorité
appropriée, nous pouvons en utiliser une qui
le parait ou reprendre ce qu’a dit quelqu’un
hors contexte. Les autorités que 1’adversaire
ne comprend pas sont généralement celles qui
ont le plus d’impact. Les illettrés ont un cer-
tain respect pour les phrases grecques ou la-
tines. On peut aussi si nécessaire non seule-
ment déformer les paroles de ’autorité, mais
carrément la falsifier ou leur faire dire
quelque chose de votre invention : souvent,
I’adversaire n’a pas de livre a la main ou ne
peut pas en faire usage. Le plus bel exemple



18

réside en ce curé francais, qui, pour ne pas
avoir a paver la rue devant sa maison comme
devaient le faire tous les autres citoyens, cita
une phrase qu’il déclara biblique : paveant
illi, ego non pavebo qui convainquit les con-
seillers municipaux. En outre, un préjugé uni-
versel peut également servir comme autorité.
Parce que beaucoup de personnes croient
comme le disait Aristote que o pev moAAOLG
dokel tavia ye €wal @opev, il n’y a pas
d’opinion, si absurde soit-elle, que les
hommes ne sont pas préts a embrasser dés
qu’ils peuvent pourvu qu’on puisse les con-
vaincre que c’est une vue généralement ad-
mise. L’exemple affecte leur pensée et leurs
actions. Ils sont comme des moutons, suivant
celui qui porte le grelot ou qu’il les mene : il
est pour eux plus facile de mourir que de ré-
fléchir. Il est particuliérement étrange que
I’universalit¢ d’une opinion ait autant de
poids lorsque par I’expérience on sait que son
acceptation n’est guére qu’un processus imi-
tatif sans aucune réflexion. Cependant, ils ne
se posent pas cette question parce qu’ils ne
possedent plus de connaissance qui leur soit
propre. Seuls les €lus disent avec Platon toig
TOALOIG TOALOL OOKEL, c.-a-d. le vulgus a beau-
coup de bétises dans le crane, et cela prendrait
trop de temps que d’y remédier.

L’opinion du public n’est pas en soi une
preuve, ni méme une probabilité de la véracité
des arguments adverses. Ceux qui le main-
tiennent doivent prendre en compte :

que le temps Ote a une opinion universelle sa
force démonstrative : autrement, les erreurs
du passé que ’on tenait pour vérité devraient
étre toujours d’actualité. I1 faudrait par
exemple restaurer le systeme ptolémaique ou
ramener le catholicisme dans les pays protes-
tants ;

que l’espace a le méme effet, autrement,
I’universalité respective du bouddhisme, du
christianisme et de I’islam poserait une diffi-
culté. (Cf. Bentham, Tactique des assemblées
législatives, 11, § 76).

Ce que l'on appelle 'opinion générale est,
somme toute, 1’opinion de deux ou trois per-
sonnes et il est ais¢ de s’en convaincre lors-
que 1’on comprend comment 1’opinion géné-
rale se développe. C’est deux ou trois per-
sonnes qui formulent la premiére instance,
I’acceptent et la développent ou la maintien-
nent et qui se sont persuadées de 1’avoir suffi-

samment éprouvée. Puis quelques autres per-
sonnes, persuadées que ces premieres per-
sonnes avaient les capacités nécessaires, ont
¢galement accepté ces opinions. Puis, 1a en-
core, acceptées par beaucoup d’autres dont la
paresse a tot fait de convaincre qu’il valait
mieux y croire plutot que de fatiguer a éprou-
ver eux-mémes la théorie. Ainsi, le nombre de
ces adhérents paresseux et crédules grossit de
jour en jour, car ceux-ci n’allaient guere au-
dela du fait que les autres n’ont pu étre que
convaincus par la pertinence des arguments.
Le reste ne pouvait alors que prendre pour ac-
quis ce qui était universellement accepté afin
de ne pas passer pour des révoltés résistant
aux opinions que tout le monde avait accepté,
soit des personnes se croyant plus intelli-
gentes que le reste du monde. Lorsque
I’opinion a atteint ce stade, y adhérer devient
un devoir, et le peu de personnes capables de
former un jugement doivent rester silencieux :
ceux qui parlent sont incapables de former
leurs propres opinions et ne se font que I’écho
des opinions d’autres personnes, et pourtant,
sont capables de les défendre avec une fer-
veur et une intolérance immenses. Ce que 1’on
déteste dans les personnes qui pensent diffé-
remment n’est pas leurs opinions, mais leur
présomption de vouloir formuler leur propre
jugement, une présomption dont eux-mémes
ne se croient pas coupables, ce dont ils ont se-
crétement conscience. Pour résumer, peu de
personnes savent réfléchir, mais tout le
monde veut avoir une opinion et que reste-t-il
sinon prendre celle des autres plutot que de se
forger la sienne ? Et comme c’est ce qui ar-
rive, quelle valeur peut-on donc donner a
cette opinion, quand bien méme cent millions
de personnes la supportent ? C’est comme un
fait historique rapporté par des centaines
d’historiens qui se seraient plagi¢ les uns les
autres : au final, on remonte qu’a un seul in-
dividu. (Cf. Bayle, Pensées sur les cometes, 1,
§ 10).

Dico ego, tu dicis, sed denique dixit et

ille:

Dictaque post toties, nil nisi dicta vides.
Et pourtant, on peut utiliser I’opinion générale
dans un débat avec des personnes ordinaires.
On peut se rendre compte que lorsque deux
personnes débattent, c’est le genre d’arme que
tous deux vont utiliser a outrance. Si
quelqu’un de plus intelligent doit avoir affaire



a eux, il lui est recommandé de condescendre
a user de cette arme confortable et d’utiliser
des autorités qui feront forte impression sur le
point faible de son adversaire. Car contre
cette arme, la raison est, ex hypothesi, aussi
insensible qu’un Siegfried cornu, immergé
dans le flot de I’incapacité et de I’incapacité
de juger.

Devant un tribunal, on ne débat qu’avec des
autorités, celles de la loi, dont le jugement
consiste a trouver quelle loi ou quelle autorité
s’applique a I’affaire dont il est question. Il y
a pourtant tout a fait place a user de la dialec-
tique, car si I’affaire et la loi ne s’ajustent pas
complétement, on peut les tordre jusqu’a ce
qu’elles le paraissent, et vice versa.

Stratagéme XXXI
Je ne comprends rien
de ce que vous me dites

Si on se retrouve dans une situation ou on ne
sait pas quoi rétorquer aux arguments de
I’adversaire, on peut par une fine ironie, se
déclarer incapable de porter un jugement :
« Ce que vous me dites dépasse mes faibles
capacités d’entendement : ¢a peut trés bien
étre correct, mais je ne comprends pas suffi-
samment et je m’abstiendrai donc de donner
un avis. » En procédant ainsi, on insinue au-
pres de I’auditoire — aupres duquel votre répu-
tation est établie — que votre adversaire dit des
bétises. Ainsi, lorsque la Critique de la raison
pure de Kant commenga a faire du bruit, de
nombreux professeurs de 1’ancienne école
éclectique déclarerent : « nous n’y compre-
nons rien.» croyant que cela résoudrait
I’affaire. Mais lorsque les adhérents de la
nouvelle école leur prouverent avoir raison,
ceux qui déclarérent ne rien y avoir compris
en furent pour leurs frais.

On aura besoin d’avoir recours a cette tac-
tique uniquement lorsqu’on est certain que
I’audience est plus inclinée en notre faveur
qu’envers 1’adversaire. Un professeur pourrait
par exemple s’en servir contre un éléve. A
proprement parler, ce stratageme appartient
au stratagéme précédent ou 1’on fait usage de
sa propre autorité au lieu de chercher a rai-
sonner, et d’une fagon particuliérement mali-
cieuse. La contre-attaque est de dire:
« Toutes mes excuses, mais avec votre intelli-
gence pénétrante il doit vous étre particulie-
rement aisé de pouvoir comprendre n’importe

19

quoi, et c’est donc ma pauvre argumentation
qui est en défaut. » et de continuer a lui grais-
ser la patte jusqu’a ce qu’il nous comprenne
nolens volens qu’il nous apparait clair qu’il
n’avait vraiment compris. Ainsi pare-t-on
cette attaque : si I’adversaire insinue que nous
disons des bétises, nous insinuons qu’il est un
imbécile, le tout dans la politesse la plus ex-
quise.

Stratagéme XXXII

Principe de ’association dégradante
Lorsque I’on est confronté a une assertion de
I’adversaire, il y a une fagcon de I’écarter rapi-
dement, ou du moins de jeter I’opprobre des-
sus en la placant dans une catégorie péjora-
tive, méme si I’association n’est qu’apparente
ou tres ténue. Par exemple que c’est du mani-
chéisme, ou de I’arianisme, du pélagianisme,
de I’idéalisme, du spinosisme, du panthéisme,
du brownianisme, du naturalisme, de
I’athéisme, du rationalisme, du spiritualisme,
du mysticisme, etc. Nous acceptons du coup
deux choses :
que I’assertion en question est apparentée ou
contenue dans la catégorie citée : « Oh, j’ai
déja entenduca! » ;
que le systeme auquel on se réfere a déja été
complétement réfuté et ne contient pas un
seul mot de vrai.

Stratagéme XXXIIT
En théorie oui, en pratique non

« C’est peut-&tre vrai en théorie, mais en pra-
tique ¢a ne marche pas. » Par ce sophisme, on
admet les prémisses mais on nie les consé-
quences, et ce en contradiction avec la regle
de logique a ratione ad rationatum valet
consequentia. L’assertion est basée sur une
impossibilité : ce qui est correct en théorie
doit marcher en pratique, et si ¢a ne marche
pas c’est qu’il a une erreur dans la théorie,
quelque chose qui a été oubli€, et que c’est
donc la théorie qui est fausse.

Stratagéme XXXIV
Accentuer la pression
Lorsque vous soulevez un point ou posez une
question a laquelle I’adversaire ne donne pas
de réponse directe, mais 1’évite par une autre
question, une réponse indirecte ou quelque
chose qui n’a rien a voir, et de fagon générale
cherche a détourner le sujet, c’est un signe



20

certain que vous avez touché un point faible,
parfois sans méme le savoir, et que vous
I’avez en somme réduit au silence. Vous de-
vez donc appuyer davantage sur ce point et ne
pas laisser votre adversaire 1’éviter, méme si

vous ne savez pas ou réside exactement la
faille.

Stratagéme XXXV
Les intéréts sont plus forts que la raison

Dés que ce stratagéme peut étre utilisé, tous
les autres perdent leur utilité : au lieu de ten-
ter d’argumenter avec [Dintellect de
I’adversaire, nous pouvons appeler a ses in-
tentions et ses motifs, et si lui et 1’auditoire
ont les mémes intéréts, ils se rallieront a notre
opinion, quand bien méme elle fut empruntée
a un asile d’aliénés, car de maniére générale,
un poids d’intention pese plus que cent de rai-
son et d’intelligence. Ceci n’est bien entendu
vrai que dans certaines circonstances. Si on
arrive a faire sentir a I’adversaire que son
opinion si elle s’avérait vraie porterait un pré-
judice notable a ses intéréts, il la laisserait
tomber comme une barre de fer chauffée prise
par inadvertance. Par exemple, un prétre dé-
fend un certain dogme philosophique. Si on
lui signifie que celui-ci est en contradiction
avec une des doctrines fondamentales de son
église, il I’abandonnera.

Un propriétaire terrien soutient I’utilisation de
machinerie agricole telle qu’elle est pratiquée
en Angleterre, car une seule machine a vapeur
accomplit le travail de nombreux hommes. Si
quelqu’un lui fait remarquer que bientdt les
transports seront également assurés par des
machines a vapeur et qu’en conséquence le
prix de ses étalons chutera de maniére drama-
tique, voyons voir ce qu’il va dire. Dans de
telles situations, généralement le sentiment de
tout le monde se retrouve dans la citation :
quam temere in nosmet legem sancimus
iniquam.

Et de méme si l’auditoire appartient a la
méme secte, guilde, industrie, club, etc. que
nous, et pas notre adversaire : sa thése ne de-
vient plus correcte dés lors qu’elle porte at-
teinte aux intéréts communs de ladite guilde,
etc. et les auditeurs trouveront les arguments
de notre adversaire faibles et abominables,
peu importe leur qualité, tandis que les notres
seront jugés corrects et appropriés méme s’il
ne s’agissait que de vagues conjectures. Nous

nous ferons applaudir par la foule tandis que
I’adversaire devra honteusement quitter les
lieux. Oui, I’auditoire, de fagon générale, sera
d’accord avec nous uniquement par pure con-
viction, car ce qui apparaitra comme étant dé-
savantageux pour nous leur paraitra intellec-
tuellement absurde. Intellectus luminis sicci
non est recipit infusionem a voluntate et
affectibus. Ce stratagéme pourrait s’appeler
« toucher I’arbre par la racine » et porte le
nom plus courant d’argumentum ab utili.

Stratagéme XXXVI

Déconcerter I’adversaire

par des paroles insensées
Nous pouvons stupéfier 1’adversaire en utili-
sant des paroles insensées. Ce stratagéme est
basé sur le fait que :
Gewohnlich glaubt der Mensch, wenn er nur
Worte hort,
Es musse sich dabei doch auch was denken
lassen.
S’il est secrétement conscient de sa propre
faiblesse et est habitué a entendre de nom-
breuses choses qu’il ne comprend pas mais
fait semblant de les avoir comprises, on peut
aisément 1’impressionner en sortant des ti-
rades a la formulation érudites, mais ne vou-
lant rien dire du tout, ce qui le prive de I’ouie,
de la vue et de la pensée, ce sous-entend qu’il
s’agit d’une preuve indiscutable de la véracité
de notre these. Il est bien connu que dans les
temps modernes, certains philosophes ont uti-
lisé ce stratagéme contre tout le peuple alle-
mand avec un brillant succes. Mais comme il
s’agit d’exempla odiosa, nous pouvons préfé-
rer nous référer au Vicar of Wakefield de
Goldsmith, chap. 7.

Stratagéeme XXXVII
Une fausse démonstration signe la défaite
Lorsque I’adversaire a raison, mais a, par
bonheur, utilis¢é une fausse démonstration,
nous pouvons facilement la réfuter et décla-
mer ensuite avoir réfuté en méme temps toute
la théorie. Ce stratagéme devrait étre 1’un des
premiers a étre exposés car il est, somme
toute, un argumentum ad hominem présenté
comme un argumentum ad rem. Si lui ou
I’auditoire n’a plus aucune démonstration va-
lable & soumettre, nous avons alors triomphé.
Par exemple, lorsque quelqu’un avance
I’argument  ontologique  pour  prouver



I’existence de Dieu alors que cet argument est
facilement réfutable. C’est ainsi que les mau-
vais arguments perdent des bonnes affaires,
en tentant de les soutenir par des autorités qui
ne sont pas appropriées ou lorsqu’aucune ne
leur vient a I’esprit.

Ultime stratageme
Soyez personnel, insultant, malpoli

Lorsque 1’on se rend compte que 1’adversaire
nous est supérieur et nous Ote toute raison, il
faut alors devenir personnel, insultant, malpo-
li. Cela consiste a passer du sujet de la dispute
(que I’on a perdue), au débateur lui-méme en
attaquant sa personne : on pourrait appeler ca
un argumentum ad personam pour le distin-
guer de I’argumentum ad hominem, ce dernier
passant de la discussion objective du sujet a
I’attaque de I’adversaire en le confrontant a
ses admissions ou a ses paroles par rapport a
ce sujet. En devenant personnel, on aban-
donne le sujet lui-méme pour attaquer la per-
sonne elle-méme : on devient insultant, mal-
veillant, injurieux, vulgaire. C’est un appel
des forces de I’intelligence dirigée a celles du
corps, ou a I’animalisme. C’est une stratégie
trés appréciée car tout le monde peut
I’appliquer, et elle est donc particulierement
utilisée. On peut maintenant se demander
quelle est la contre-attaque, car si on a recours
a la méme stratégie, on risque une bataille, un
duel, voire un proces pour diffamation.

Ce serait une erreur que de croire qu’il suffit
de ne pas devenir personnel soi-méme. Car
montrer calmement a quelqu’un qu’il a tort et
que ce qu’il dit et pense est incorrect, proces-
sus qui se retrouve dans chaque victoire dia-
lectique, nous 1’aigrissons encore plus que si
nous avions utilisé une expression malpolie
ou insultante. Pourquoi donc ? Parce que
comme le dit Hobbes dans son de Clive, chap.
1 : Omnis animi voluptas, omnisque alacritas
in eo sita est, quod quis habeat, quibuscum
conferens se, possit magnifice sentire de
seipso. Pour ’homme, rien n’est plus grand
que de satisfaire sa vanité, et aucune blessure
n’est plus douloureuse que celle qui y est in-
fligée. (De la viennent des expressions
comme « I’honneur est plus cher que la vie »,
etc.) La satisfaction de cette vanité se déve-
loppe principalement en se comparant aux
autres sous tous aspects, mais essentiellement
en comparant la puissance des intellects. La

21

manicre la plus effective et la plus puissante
de se satisfaire se trouve dans les débats.
D’ou I’aigreur de celui qui est battu et son re-
cours a ’arme ultime, ce dernier stratageme :
on ne peut y échapper par la simple courtoi-
sie. Garder son sang-froid peut cependant étre
salutaire : dés que 1’adversaire passe aux at-
taques personnelles, on répond calmement
qu'elles n'ont rien a voir avec 1’objet du débat,
on y ramene immédiatement la conversation,
et on continue de lui montrer a quel point il a
tort, sans tenir compte de ses insultes, comme
le dit Thémistocle a Eurybiade : mata&ov pev,
drxovoov de. Mais ce genre de comportement
n’est pas donné a tout le monde.

Le seul comportement str est donc celui que
mentionne Aristote dans le dernier chapitre de
son Topica : de ne pas débattre avec la pre-
miere personne que I’on rencontre, mais seu-
lement avec des connaissances que vous sa-
vez posséder suffisamment d’intelligence
pour ne pas se déshonorer en disant des ab-
surdités, qui appellent a la raison et pas a une
autorité, qui écoutent la raison et s’y plient, et
enfin qui écoutent la vérité, reconnaissent
avoir tort, méme de la bouche d’un adver-
saire, et suffisamment justes pour supporter
avoir eu tort si la vérité était dans [’autre
camp. De 13, sur cent personnes, a peine, une
mérite que 1’on débatte avec elle. On peut
laisser le reste parler autant qu’ils veulent car
desipere est juris gentium, et il faut se souve-
nir de ce que disait Voltaire : « la paix vaut
encore mieux que la vérité », et de ce pro-
verbe arabe : « Sur I’arbre du silence pendent
les fruits de la paix. »

Le débat peut cependant souvent étre mutuel-
lement avantageux lorsqu’il est utilis¢é pour
s’aiguiser 1’esprit et corriger ses propres pen-
sées pour éveiller de nouveaux points de vue.
Mais les adversaires doivent alors étre de
force égales que ce soit en niveau d’éducation
ou de force mentale: si 1'un manque
d’éducation, il ne comprendra pas ce que lui
dit ’autre et ne sera pas au méme niveau. S’il
manque de force mentale, il s’aigrira et aura
recours a des stratagémes malhonnétes, ou se
montrera malpoli.

Entre le débat in collogquio privato sive
familiari et le disputatio sollemnis publica,
pro gradu, etc. il n’y a pas de différence si-
gnificative sinon que le second requiert que le
respondens ait toujours raison par rapport a



22

I’opponens et qu’il est donc nécessaire qu’il
saute les preeses, ou qu’on argumente avec ce
dernier de maniere plus formelle et ses argu-
ments seront plus volontiers parées de strictes
conclusions.

Le texte est libre de droits.

La traduction est de “wikisource”.

Denis éditions n’est pas propriétaire

de cette traduction et vous pouvez

I’utiliser dans les mémes termes que la licence
CCBY-SA 4.0

La photo de couverture (recadrée) est une ceuvre d’un
employé du Département d’Etat des Etats-Unis, prise
ou réalisée dans le cadre des fonctions officielles de
cette personne. En tant qu’ceuvre du gouvernement fé-
déral américain, I’image est dans le domaine public
conformément aux articles 17 U.S.C. § 101 et § 105 et
aux informations sur les droits d'auteur du Départe-
ment.

Auteur indiqué sur commons.wikimedia.org :

U.S. Embassy in France, 13 juillet 2017.



23



24

Denis éditions artisanales

12 avenue de Lattre de Tassigny,
La Forge 71360 Epinac
edition@denis-editions.com






EDITION POPULAIRE ANARCHISTE

De fagon a la fois sarcastique et pragmatique,
clest-a-dire ne prenant en compte que les résultats,
Schopenhauer y expose une série de stratagémes
permettant de I'emporter lors de controverses,
indépendamment de la vérité du point de vue que
l'on soutient.

“[...] D’ou vient ce comportement ? De la base
méme de la nature humaine. Sans celle-ci, ’homme
serait fonciérement honorable et ne débattrait sans
autre but que la recherche de la vérité, et nous
serions indifférents, ou du moins n’accorderions
qu’une importance secondaire quant au fait que
cette vérite desserve les opinions par lesquelles
nous avions commencé a discourir ou serve
lopinion de I’adversaire. Cependant, c’est ce
dernier point qui nous est _Erlmordlal. La vanité
innée, particulierement sensible a la puissance de
Iintellect, ne souffre pas que notre position soit
fausse et celle de P’adversaire correcte. Pour
s’extraire de ce comportement, il suffit de formuler
un u%;qrment correct : cela revient a dire qu’il faut
¢fléchir avant de parler. Mais la vanité innée est
souvent accompagnée par la loquacité et une
mauvaise foi innée. IIs parlent avant de réfléchir, et
méme lorsqu’ils se rendent compte plus tard que
leur position est fausse, ils essaieront de faire en
sorte de paraitre que ce n’est pas le cas. L'intérét
dans la vérité qu’on aurait pu croire leur seul motif
lorsqu’ils déclarérent leur proposition vraie, doit
céder le pas a I'intérét de la vanité : la vérité est
fausse et ce qui est faux parait vrai.”

b~ -r J""
B

Partage gratuit l8re be broits



